
1 
 

Fantasía oscura argentina: rasgos distintivos de un campo narrativo 
emergente. 
Hacia una poética del gótico rioplatense. 
 
Type: Critical Essay 
Version: v1.0  
License: The conceptual document is published under CC BY 4.0 
Authors: 0009-0001-8706-0844 (Meneghetti, G. R.)  

Publication date: 2026-01-20 

Keywords: dark fantasy; Argentine literature; gothic; Southern Cone; transmedia 
storytelling; horror; fantastic literature; Latin-American studies; contemporary 
fiction 

Knowledge area: Humanities → Literature & Literary Studies → Latin American 

Literature 

Assigned DOI: 10.5281/zenodo.18319531 

Abstract (EN) 

Dark fantasy has traditionally been studied through Anglo-European critical 

frameworks. This essay approaches the notion of Argentine dark fantasy as an 

emergent descriptive field that hybridises horror, fantasy, and psychological 

introspection while re-signifying locally inflected symbols such as guilt, collective 

memory, and Southern Cone Gothic sensibilities. Drawing on a corpus of 

contemporary short stories, novels, and transmedia narratives, the study identifies 

four recurrent traits: (1) faith conceived as an intimate wound rather than a 

cosmological system; (2) moral choice prioritised over external menace; (3) 

redemption articulated as an ambiguous, and often failed, process; and (4) a 

persistent symbolic anchoring in Argentina’s historical violence. The article 

concludes by mapping the expanded cultural ecosystem—self-publishing, 

independent role-playing games, and social media microfiction—through which 

the sub-genre is currently consolidating outside traditional literary channels. 

Resumen (ES) 

La fantasía oscura suele analizarse desde matrices angloeuropeas. Este ensayo 

aborda la categoría de fantasía oscura argentina como un campo emergente que 

hibrida horror, fantasía e introspección psicológica, resignificando símbolos 

locales como la culpa, la memoria colectiva y el gótico rioplatense. A partir de un 

corpus de novelas, cuentos y narrativas transmedia contemporáneas, se identifican 



2 
 

cuatro rasgos recurrentes: (1) la fe concebida como herida íntima y no como 

sistema cosmológico; (2) la elección moral por sobre la amenaza externa; (3) la 

redención entendida como proceso ambiguo o fallido; y (4) un anclaje simbólico 

persistente en la violencia histórica argentina. El trabajo concluye con una 

cartografía del ecosistema expandido —autoedición, juegos de rol y microficción 

en redes— que contribuye a la consolidación del subgénero fuera de los cánones 

literarios tradicionales. 

¹ Independent Researcher – N.E.T. System, Argentina. 

Correspondence: autor@grmeneghetti.com.ar 

 

1. Introducción 

En las últimas décadas, la literatura argentina ha sido objeto de múltiples análisis 
en torno a sus tradiciones canónicas —el fantástico rioplatense, el realismo crítico, 
la literatura del yo, el terror literario—; sin embargo, ciertos desarrollos 
contemporáneos permanecen aún dispersos, escasamente nombrados o 
subsumidos bajo categorías más amplias que no alcanzan a describirlos con 
precisión. Uno de estos fenómenos es el de la fantasía oscura, un subgénero 
híbrido que articula elementos de la fantasía, el horror y la introspección 
psicológica, y que en el contexto argentino adquiere rasgos particulares vinculados 
a la historia cultural, la tradición literaria y las tensiones simbólicas propias del 
país. 

Aunque el término fantasía oscura cuenta con antecedentes consolidados en el 
ámbito anglosajón y europeo, su aplicación al campo literario argentino ha sido 
irregular y mayormente implícita. En muchos casos, obras que podrían inscribirse 
dentro de este marco han sido leídas como terror, fantástico, literatura weird o 
incluso como variantes del realismo simbólico, sin que exista un esfuerzo 
sistemático por delimitar sus características comunes ni por reconocer la 
emergencia de una corriente identificable. 

Este trabajo propone abordar la fantasía oscura argentina no como una categoría 
normativa ni como un movimiento cerrado, sino como un campo descriptivo 
emergente, identificable a partir de recurrencias temáticas, estéticas y narrativas 
presentes en diversas obras contemporáneas. Lejos de plantear una fundación o 
una definición excluyente, el objetivo es ofrecer un marco analítico que permita 
nombrar, observar y discutir un conjunto de producciones que comparten 
preocupaciones profundas en torno a la fe, la culpa, la redención, la caída moral y 
la ambigüedad de lo humano, integrando elementos sobrenaturales y mitológicos 
sin desligarse de la realidad histórica y social. 

mailto:autor@grmeneghetti.com.ar


3 
 

En este contexto, el término campo se emplea en sentido descriptivo y operativo, 
como una zona de convergencia de prácticas, temas y sensibilidades, y no como 
una estructura institucionalizada en términos sociológicos estrictos. 

Asimismo, el ensayo considera que la fantasía oscura argentina no se desarrolla 
únicamente en el ámbito estrictamente literario, sino que forma parte de un 
ecosistema cultural más amplio, que incluye narrativas transmedia, juegos de 
rol, videojuegos, comunidades digitales y prácticas de circulación contemporáneas. 
Esta dimensión expandida contribuye tanto a la visibilidad del subgénero como a 
su complejidad conceptual, y refuerza la necesidad de un abordaje que contemple 
sus múltiples soportes y formas de producción. 

En este sentido, el presente estudio se inscribe en una perspectiva analítica y 
exploratoria, orientada a cartografiar el fenómeno, identificar sus rasgos 
distintivos y situarlo dentro del panorama cultural argentino actual, sin pretensión 
de clausura ni jerarquización definitiva. Nombrar un campo no implica apropiarlo, 
sino hacerlo legible; y es desde esa premisa que se articula la reflexión que sigue. 

Este trabajo adopta una metodología de carácter exploratorio y descriptivo, basada 
en la lectura comparada de un corpus heterogéneo de producciones 
contemporáneas —novelas, cuentos y narrativas transmedia— vinculadas al 
ámbito argentino. El objetivo no es ofrecer un relevamiento exhaustivo ni 
establecer criterios cerrados de pertenencia genérica, sino identificar recurrencias 
simbólicas y narrativas observables que permitan formular hipótesis analíticas 
discutibles y abiertas a revisión futura. 

 

2. Marco teórico: la fantasía oscura como subgénero 

La fantasía oscura (dark fantasy) es un subgénero narrativo de límites porosos, 
situado en la intersección entre la fantasía, el horror y, en algunos casos, el relato 
fantástico y el weird. Su consolidación teórica y crítica se ha desarrollado 
principalmente en el ámbito anglosajón a partir de la segunda mitad del siglo XX, 
aunque sus raíces pueden rastrearse en tradiciones anteriores donde lo 
sobrenatural se combina con una visión pesimista o ambigua de la condición 
humana. 

A diferencia de la fantasía épica clásica, orientada a la construcción de mundos 
coherentes y a la resolución heroica del conflicto, la fantasía oscura se caracteriza 
por una atmósfera opresiva, una moralidad ambigua y una tendencia a 
problematizar el sentido de la acción, el poder y la identidad. El conflicto central no 
se articula únicamente en términos de bien y mal, sino que suele manifestarse 
como una tensión interna en los personajes, atrapados entre fuerzas que los 
exceden y decisiones que los comprometen éticamente. 

Desde el punto de vista formal, la fantasía oscura incorpora elementos 
sobrenaturales —entidades, mitologías, dimensiones alternativas, símbolos 
religiosos o arquetipos ancestrales—, pero los utiliza para intensificar el 



4 
 

conflicto psicológico más que para ofrecer un sistema de reglas narrativas 
cerrado. En este sentido, el worldbuilding no siempre ocupa un lugar central; en 
muchas obras, el mundo funciona como reflejo o extensión del estado moral y 
emocional de los personajes. 

Diversos estudios críticos han señalado que la fantasía oscura comparte territorios 
con el terror literario, aunque se diferencia de este en su objetivo principal. 
Mientras el terror tiende a privilegiar el impacto emocional inmediato —el miedo, 
la inquietud, la perturbación—, la fantasía oscura suele orientarse hacia una 
exploración prolongada del deterioro, la culpa, la pérdida de sentido y la 
imposibilidad de una resolución clara. El horror, cuando aparece, no constituye un 
fin en sí mismo, sino un medio para interrogar la experiencia humana. 

Asimismo, el subgénero mantiene una relación estrecha con la tradición del 
fantástico, especialmente en lo que respecta a la ambigüedad ontológica. Sin 
embargo, a diferencia del fantástico clásico, la fantasía oscura no se sostiene 
necesariamente en la duda entre lo real y lo irreal, sino que asume lo sobrenatural 
como dado, desplazando el foco hacia las consecuencias morales, simbólicas o 
existenciales de su presencia. 

Este marco teórico permite comprender la fantasía oscura como un campo 
narrativo flexible, definido menos por un conjunto fijo de convenciones y más por 
una actitud estética y ética frente al relato. Es precisamente esta flexibilidad la 
que habilita su apropiación y resignificación en distintos contextos culturales, 
dando lugar a expresiones locales que, aun compartiendo un núcleo común, 
desarrollan rasgos específicos según su tradición literaria, histórica y simbólica. 

 

3. Diferenciación respecto de la fantasía oscura internacional 

La fantasía oscura, en su formulación más difundida dentro del ámbito anglosajón, 
se caracteriza por la combinación de mundos ficcionales sombríos, ambigüedad 
moral, presencia de lo sobrenatural y una atmósfera opresiva donde el conflicto 
suele articularse entre fuerzas externas —entidades, maldiciones, sistemas 
corruptos o deidades hostiles— y personajes atrapados en escenarios de 
degradación progresiva. En este marco, la oscuridad opera principalmente como 
un rasgo estético y narrativo, vinculado al tono, al worldbuilding y a la 
construcción de universos alternativos regidos por lógicas propias. 

Sin embargo, el análisis de diversas producciones argentinas contemporáneas 
permite observar que, aun compartiendo estos elementos formales, la fantasía 
oscura argentina presenta una orientación simbólica y ética distinta, que no 
puede reducirse a una mera variación local del modelo internacional. La diferencia 
no radica en qué elementos se utilizan, sino en cómo y para qué se los emplea. 

En primer lugar, mientras que en la fantasía oscura internacional la religión, la 
mitología o las fuerzas sobrenaturales suelen funcionar como estructuras de 
orden del mundo narrativo, en el caso argentino estos componentes aparecen 



5 
 

con frecuencia como fuentes de conflicto interno, más que como sistemas 
coherentes. La fe no se presenta como un sostén metafísico ni como una 
explicación del cosmos, sino como una experiencia problemática: una herida, una 
ausencia, una culpa heredada o una pregunta sin respuesta. Dios, cuando está 
presente, no actúa como figura épica ni como antagonista claro, sino como un 
silencio persistente que tensiona las decisiones humanas. 

En segundo término, el mal en la fantasía oscura argentina tiende a desplazarse 
desde lo externo hacia lo ético y lo decisional. A diferencia de muchas narrativas 
internacionales donde la oscuridad se encarna en entidades, razas, fuerzas 
cósmicas o sistemas opresivos claramente delimitados, aquí el eje suele situarse en 
la responsabilidad individual. El horror no emerge tanto de lo monstruoso como 
de la conciencia de haber elegido, de haber fallado o de cargar con las 
consecuencias de una acción irreversible. Esta centralidad de la decisión moral 
introduce una dimensión introspectiva que conecta más con tradiciones filosóficas 
y literarias locales que con la épica fantástica clásica. 

Asimismo, la noción de redención presenta una divergencia significativa. En la 
fantasía oscura internacional, aun en sus expresiones más crudas, la redención 
suele operar como cierre narrativo o como recompensa trágica: un punto de 
llegada que justifica el sufrimiento previo. En cambio, en muchas obras argentinas 
la redención aparece como tensión inconclusa, como posibilidad siempre diferida 
o incluso como un proceso doloroso que no garantiza reparación ni alivio. 
Redimirse no implica necesariamente salvarse, y en ocasiones supone una pérdida 
mayor que la condena misma. 

Finalmente, aun cuando los relatos incorporan escenarios fantásticos, mitológicos 
o sobrenaturales, la fantasía oscura argentina mantiene un anclaje persistente en 
lo histórico, lo social y lo cultural, aunque este se exprese de manera simbólica o 
indirecta. La violencia, la culpa colectiva, la memoria fragmentada y la sensación de 
un pasado que no termina de cerrarse atraviesan las narrativas, evitando que el 
género funcione como mera evasión. La fantasía no reemplaza la realidad: la 
refracta, la vuelve legible desde otro plano. 

Estas características no pretenden establecer una frontera rígida ni una definición 
excluyente, sino señalar un conjunto de tendencias recurrentes que permiten 
diferenciar la fantasía oscura argentina de sus referentes internacionales. 
Reconocer estas diferencias no implica negar la influencia externa ni la existencia 
de sensibilidades transnacionales compartidas. No obstante, en el caso argentino, 
dichas recurrencias se articulan de manera consistente con una tradición cultural 
marcada por la problematización de la culpa, la responsabilidad individual frente a 
sistemas fallidos y una relación ambigua con las narrativas de salvación y 
progreso. Es en esta configuración específica —más que en la mera presencia 
aislada de estos temas— donde puede reconocerse una inflexión local del 
subgénero. 

 



6 
 

4. Rasgos distintivos de la fantasía oscura argentina 

A partir del marco teórico expuesto y de la comparación con la fantasía oscura 
internacional, es posible identificar un conjunto de rasgos que, sin constituir reglas 
normativas ni exclusivas, se manifiestan de manera recurrente en producciones 
argentinas contemporáneas inscriptas en este subgénero. Estos rasgos no se 
definen por la mera presencia de elementos formales compartidos —lo 
sobrenatural, lo oscuro, la ambigüedad moral—, sino por la función simbólica 
específica que dichos elementos cumplen dentro del relato. 

4.1. La fe como conflicto íntimo y no como sistema de mundo 

Uno de los rasgos más significativos de la fantasía oscura argentina es el 
tratamiento de la fe no como estructura cosmológica ni como componente central 
del worldbuilding, sino como experiencia subjetiva problemática. A diferencia 
de muchas narrativas de fantasía oscura internacional, donde la religión o la 
mitología funcionan como sistemas relativamente coherentes que organizan el 
universo narrativo, en el contexto argentino la fe suele aparecer fragmentada, 
erosionada o en tensión constante con la experiencia humana. 

La fe se presenta como culpa, herencia, vacío o interrogante persistente, más que 
como certeza metafísica. Incluso cuando se incorporan figuras divinas, angelicales 
o demoníacas, estas no operan como garantes de orden, sino como catalizadores de 
conflicto interno. La ausencia, el silencio o la ambigüedad de lo divino adquieren 
mayor peso narrativo que su manifestación explícita, desplazando el eje del relato 
hacia la vivencia personal de los personajes frente a lo sagrado. 

4.2. Centralidad de la decisión moral por sobre la amenaza 
externa 

En la fantasía oscura argentina, el núcleo del conflicto suele residir menos en la 
existencia de una fuerza externa maligna que en la responsabilidad ética de los 
personajes frente a sus propias elecciones. El mal no se define primordialmente 
como entidad, raza o principio abstracto, sino como consecuencia de decisiones 
concretas, a menudo irreversibles. 

Esta orientación produce un desplazamiento del horror desde lo monstruoso hacia 
lo humano. El peso narrativo recae en la conciencia de haber elegido, de haber 
fallado o de haber cruzado un umbral moral del que no hay retorno. El conflicto no 
se resuelve al derrotar al enemigo, sino que persiste en la forma de culpa, memoria 
o desgaste interior, reforzando una dimensión introspectiva que distingue estas 
narrativas de modelos más externalizados del género. 

4.3. Redención como proceso ambiguo y no como cierre 
reparador 

Otro rasgo distintivo es el tratamiento de la redención. En muchas expresiones de 
la fantasía oscura internacional, la redención, aun trágica, suele funcionar como 



7 
 

punto de cierre narrativo o como compensación simbólica al sufrimiento 
acumulado. En contraste, la fantasía oscura argentina tiende a representar la 
redención como un proceso incompleto, doloroso o incluso fallido. 

Redimirse no implica necesariamente salvación, restauración del orden ni alivio 
emocional. En algunos casos, la redención se presenta como una carga adicional, 
una forma de asumir plenamente las consecuencias de los propios actos sin 
garantía de absolución. Esta concepción introduce una lógica narrativa donde el 
sentido no se obtiene a través de la resolución, sino de la persistencia del conflicto. 

4.4. Anclaje simbólico en lo histórico y lo social 

Aunque los relatos se desarrollen en escenarios fantásticos o incorporen 
elementos sobrenaturales, la fantasía oscura argentina mantiene un vínculo 
constante con lo histórico, lo social y lo cultural, aun cuando este no se exprese 
de manera directa o referencial. La violencia, la memoria fragmentada, la culpa 
colectiva y la imposibilidad de clausurar el pasado emergen como temas 
recurrentes, dotando al género de una densidad simbólica particular. 

Este anclaje impide que la fantasía funcione como evasión pura. Por el contrario, lo 
fantástico opera como una lente que refracta problemáticas reconocibles del 
contexto argentino, transformándolas en alegoría, mito o conflicto sobrenatural sin 
despojarlas de su carga ética y emocional. 

4.5. Predominio de la introspección sobre la épica 

Finalmente, puede observarse una tendencia a privilegiar la experiencia interior 
de los personajes por sobre la construcción épica clásica. Incluso cuando existen 
enfrentamientos, jerarquías sobrenaturales o conflictos de gran escala, el relato 
suele concentrarse en el impacto psicológico y moral de los acontecimientos, más 
que en su espectacularidad. 

La épica, cuando aparece, se encuentra tensionada o erosionada por la duda, el 
cansancio y la fragilidad humana. Esta elección narrativa refuerza el carácter 
sombrío del subgénero y contribuye a su diferenciación respecto de modelos 
centrados en la progresión heroica o la expansión del mundo ficcional. 

 

5. Ecosistema y prácticas contemporáneas de la fantasía oscura 

argentina 

La consolidación de la fantasía oscura argentina como campo descriptivo no puede 
comprenderse únicamente a partir del análisis textual de las obras literarias. En el 
contexto contemporáneo, el subgénero se desarrolla dentro de un ecosistema 
cultural ampliado, donde las prácticas de producción, circulación y recepción 
exceden el libro impreso y se articulan con múltiples soportes, lenguajes y 
comunidades. 



8 
 

En primer lugar, la literatura continúa siendo el núcleo estructurante del 
subgénero, tanto en formato impreso como digital. Sin embargo, a diferencia de 
modelos editoriales tradicionales, muchas producciones de fantasía oscura 
argentina emergen desde circuitos independientes, editoriales pequeñas o 
modalidades de autopublicación, lo que favorece una mayor experimentación 
temática y formal. Esta condición periférica respecto del canon editorial dominante 
contribuye a la persistencia de tonos más sombríos, introspectivos y moralmente 
incómodos, difíciles de asimilar en catálogos orientados al consumo masivo. 

Paralelamente, la fantasía oscura argentina se expande a través de prácticas 
transmedia, donde el universo narrativo se despliega en distintos formatos sin 
perder coherencia temática. Narrativas que se extienden a videos, piezas 
audiovisuales breves, textos complementarios, música, ilustración digital o 
experiencias interactivas no funcionan únicamente como estrategias 
promocionales, sino como extensiones significativas del relato. En este marco, el 
sentido no se concentra en una obra única, sino que se distribuye en fragmentos 
que el lector-espectador reconstruye activamente. 

Los juegos de rol y los videojuegos constituyen otro eje relevante del ecosistema. 
Estas formas permiten explorar la fantasía oscura desde una lógica participativa, 
donde la toma de decisiones, la construcción de personajes y la gestión de 
consecuencias éticas adquieren un peso central. La afinidad entre la fantasía 
oscura argentina y estos medios no es casual: ambos privilegian la ambigüedad 
moral, la elección significativa y la ausencia de finales cerrados, reforzando una 
experiencia donde el conflicto no se resuelve de manera binaria. 

Asimismo, las comunidades digitales desempeñan un rol fundamental en la 
visibilidad y circulación del subgénero. Plataformas como foros, redes sociales, 
espacios de lectura colaborativa y repositorios digitales permiten la conformación 
de núcleos de intercambio que funcionan como ámbitos de validación simbólica, 
discusión crítica y construcción colectiva de sentido. En estos espacios, el género 
no se define de manera explícita, sino que se reconoce a través de afinidades 
temáticas, estéticas y discursivas, reforzando su carácter emergente y no 
institucionalizado. 

Desde el punto de vista de la circulación cultural, resulta significativo que gran 
parte de estas prácticas se desarrollen al margen de los canales académicos 
tradicionales, aun cuando dialogan indirectamente con ellos. La producción de 
ensayos, análisis críticos y reflexiones teóricas en plataformas abiertas, 
repositorios de acceso libre y redes académicas digitales contribuye a tender 
puentes entre la creación artística y la reflexión conceptual, sin cristalizar aún en 
un campo disciplinar cerrado. 

En conjunto, este ecosistema evidencia que la fantasía oscura argentina no 
constituye únicamente un conjunto de obras aisladas, sino una red de prácticas 
interconectadas, donde la literatura, lo transmedia, el juego y la comunidad se 
retroalimentan. Esta dinámica refuerza la necesidad de abordajes analíticos que 
contemplen tanto los textos como los contextos de producción y circulación, 
evitando reducciones que limiten el subgénero a una sola forma de expresión. 



9 
 

6. Conclusiones 

El análisis desarrollado a lo largo de este ensayo permite sostener que la fantasía 
oscura argentina puede ser comprendida como un campo narrativo emergente, 
identificable no por la mera adopción de convenciones genéricas internacionales, 
sino por la resignificación contextual de dichas convenciones en un marco 
cultural específico. La presencia de elementos sobrenaturales, atmósferas 
sombrías y ambigüedad moral, compartidas con la fantasía oscura internacional, 
no constituye por sí sola un criterio diferencial; la singularidad del fenómeno 
argentino reside en la función simbólica y ética que estos elementos adquieren 
dentro del relato. 

En particular, se ha observado una tendencia consistente a desplazar el conflicto 
desde lo externo hacia lo interior del sujeto, privilegiando la decisión moral, la 
culpa, la memoria y la imposibilidad de una resolución plena. La fe, lejos de operar 
como sistema de orden o sostén metafísico, se manifiesta como herida, silencio o 
interrogante persistente, mientras que la redención aparece despojada de su 
carácter reparador clásico para convertirse en un proceso ambiguo, incompleto o 
incluso doloroso. Estos rasgos sitúan a la fantasía oscura argentina en un diálogo 
más estrecho con tradiciones locales de introspección ética y reflexión sobre la 
responsabilidad individual que con modelos épicos o cosmológicos del género. 

Asimismo, el abordaje del subgénero como parte de un ecosistema cultural 
ampliado permite comprender su desarrollo más allá del texto literario aislado. 
Las prácticas transmedia, los juegos de rol, los videojuegos y las comunidades 
digitales no solo amplían los modos de circulación, sino que refuerzan una lógica 
participativa donde la elección, la consecuencia y la ambigüedad se vuelven 
experiencias compartidas. Esta dimensión expandida contribuye a la consolidación 
del campo sin necesidad de una institucionalización formal ni de una definición 
normativa cerrada. 

Es importante subrayar que este trabajo no propone una delimitación exhaustiva 
ni definitiva del subgénero. Por el contrario, se inscribe en una perspectiva 
descriptiva y exploratoria, orientada a hacer visible un conjunto de recurrencias 
que permiten nombrar y discutir un fenómeno hasta ahora disperso. Nombrar no 
implica fundar ni apropiarse, sino habilitar el análisis crítico y el diálogo 
académico. 

Esta orientación ética e introspectiva dialoga, asimismo, con tradiciones críticas 
latinoamericanas que han abordado la figura del fracaso, la derrota y la 
responsabilidad individual como núcleos narrativos persistentes (Amar Sánchez, 
2012). 

Como líneas futuras de investigación, resulta pertinente profundizar en estudios 
comparativos entre producciones argentinas y latinoamericanas, así como en 
análisis de recepción que permitan evaluar cómo lectores y comunidades 
interpretan y resignifican estas narrativas. Del mismo modo, el impacto de las 
prácticas transmedia en la configuración del sentido y la autoría constituye un 
campo fértil para desarrollos posteriores. 



10 
 

En síntesis, la fantasía oscura argentina puede ser entendida como una expresión 
singular de un subgénero global, marcada por una sensibilidad ética específica, un 
fuerte anclaje simbólico en la experiencia histórica y social, y una vocación 
introspectiva que desplaza el horror desde lo monstruoso hacia lo humano. 
Reconocer estas características no cierra el campo: lo abre. 

 

7. REFERENCIAS (Bibliografía) 
 

Aguirre, M. (2020). La literatura del yo: Autoficción y posautoficción en Argentina. 

Santiago Arcos. 

Borges, J. L. (2013). Ficciones [1935–1944]. Penguin Random House. 

Enríquez, M. (2016). Las cosas que perdimos en el fuego. Anagrama.  

Enríquez, M. (2021). Nuestra parte de noche. Anagrama. 

Amar Sánchez, A. (2012). Instrucciones para la derrota: Narrativas éticas y 

políticas de perdedores. Fondo de Cultura Económica. 

Fernández, C. (2022). El gótico latinoamericano contemporáneo. Revista de Crítica 

Literaria Latinoamericana, 48(95), 77-94.  

Foster, D. W. (2020). Gothic Argentina: Darkness, Monstrosity and Nation. 

University of Wales Press. 

Jackson, R. (1981). Fantasy: The Literature of Subversion. Routledge. 

G. R., M. (2025). The N.E.T. System™ (Extended Transmedia Narrative): 

Theoretical–Methodological Framework v3.2 (v3.3). Zenodo. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18226321 

Onetti, L., & Onetti, N. (Directors). (2018). Abrakadabra [Film]. Clasificación B. 

Sandoval, M. (2019). El horror rioplatense: Mitologías urbanas y cine de género. 

Editorial Biblos. 

 

 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18226321

	1. Introducción
	2. Marco teórico: la fantasía oscura como subgénero
	3. Diferenciación respecto de la fantasía oscura internacional
	4. Rasgos distintivos de la fantasía oscura argentina
	4.1. La fe como conflicto íntimo y no como sistema de mundo
	4.2. Centralidad de la decisión moral por sobre la amenaza externa
	4.3. Redención como proceso ambiguo y no como cierre reparador
	4.4. Anclaje simbólico en lo histórico y lo social
	4.5. Predominio de la introspección sobre la épica

	5. Ecosistema y prácticas contemporáneas de la fantasía oscura argentina
	6. Conclusiones
	7. REFERENCIAS (Bibliografía)

